

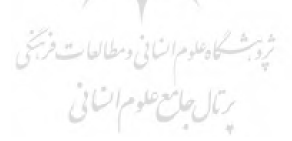
# A Critique of the Zahabi's Approach in Book of the Scale of Moderation (Mizan al-I'tidal) \*

Seyyed Hossein Mousavi\

### **Abstract**

The book Scale of Moderation (Mizan al-I'tidal) written by Shams al-Din Zahabi is one of the most important Sunni rijali main sources regarding the weak narrators. The present study has been compiled with a descriptive-analytical method and seeks to examine the Zahabi's commitment in this book to the criteria of critique and judgment (jarh wa ta'dil). Contrary to his claim in the introduction to the book, he does not seem to be fair and has a double standard towards certain narrators. In assessing the credibility of the narrators, he has involved religious tendencies and treated the Shiite narrators harshly, but he has used the method of tolerance towards the Sunni narrators.

**Keywords**: Zahabi, Scale of Moderation (Mizan al-I'tidal), Sunni Narrators, Shiite Narrators.



<sup>\*.</sup> Date of receiving: YY, YY, YY -Date of approval: YY, December, YYY.

<sup>1.</sup> Faculty Member and Assistant Professor at Al-Mustafa International University.



## نقد رویکرد ذهبی در میزان الاعتدال·

## سید حسین موسوی۱

#### چکیده

کتاب میزانالاعتدال نوشتهٔ شمسالدین ذهبی یکی از مهمترین جوامع رجالی اهلستت در خصوص راویان ضعیف است. تحقیق حاضر با روش توصیفی تحلیلی تدوین شده و در پی بررسی پایندی ذهبی در این کتاب به معیارهای جرح و تعدیل است. به نظر می رسد او برخلاف آنچه در مقدمه کتاب ادعا نموده، جانب انصاف را رعایت نکرده و نسبت به راویانی خاص، رفتاری دوگانه داشته است. او در سنجش اعتبار راویان، گرایشهای مذهبی را دخالت داده و نسبت با راویان شیعی رفتاری سختگیرانه داشته، اما دربارهٔ راویان اهل سنّت روش تساهل را به کار گرفته است.

واژگان کلیدی: ذهبی، میزان الاعتدال، جرح و تعدیل راویان اهلسنّت، جرح و تعدیل راویان شیعه.

ژومشگاه علوم انبانی ومطالعات فریخی بر بال جامع علوم انبانی

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/۰۲/۰۲ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٠/٠٩/٠١.

١. استاديار گروه تاريخ اسلام ،مجتمع تاريخ سيره و تمدن اسلامي، جامعة المصطفى العالمية؛ (asamvam٣٩٣@gmail.com).



#### مقدمه

یکی از دانش های مهم علوم حدیث، علم رجال است که در نقد و بررسی راویان و روایات بسیار حائز اهمیت است. ازاین رو اندیشمندان مسلمان در این عرصه آثاری فراوان و قابل ملاحظهای را از خود برجای گذاشته اند و اهل سنّت نیز بیش از سایر فرقه های اسلامی به دانش رجال توجه نشان داده اند. یکی از آنان ابوعبدالله شمس الدین محمد بین احمد ترکمانی معروف به ذهبی (۱۷۳- داده اند. یکی از آنان ابوعبدالله شمس الدین محمد بین احمد ترکمانی معروف به ذهبی رجائی و شرح حال شناس و نویسندهٔ مشهور اهل سنّت است. او در حوزه های مختلف تاریخی، رجائی و شرح حال نگاری کتاب های قابل توجهی را تألیف کرده که کتاب «سیر اعلام النبلاء»، کتاب «تاریخ رجال شاسی اهل سنّت انکارناپذیر است و دیدگاه های وی در موضوعات رجالی بسیار مورد توجه رجال شناسی اهل سنّت انکارناپذیر است و دیدگاه های وی در موضوعات رجالی بسیار مورد توجه میزان الاعتدال می باشد. این کتاب امروزه یکی از مصادر مهم رجال و اعتبار سنجی راویان کتاب می شود. او در مقدمه کتاب شروط و قواعدی برای سنجش راویان طرح نموده است. پرسش اصلی می شود. او در مقدمه کتاب شروط و قواعدی برای سنجش راویان که در دست داریم به نظر می آید او چندان به ملاک هایی که در آغاز کتاب گفته وفادار نبوده است و با دیدگاه عقیدتی نسبت به راویان قضاوت کرده و مخالفان مذهبی خود را به اتهامات واهی و غیر قابل قبول مورد جرح قرار داده است.

## الف. شرایط جرح و تعدیل راویان، مراتب و احکام آن

رجال شناسان پنج شرط را برای راوی لازم دانسته اند: اسلام، عقل، بلوغ، ضبط وعدالت (ابن صلاح، ۱۹۸۶: ۲۱/۱). می بایست راوی در مرحله تحمل و ادای روایت این صفات را دارا باشد تا روایتش مورد پذیرش قرار گیرد. رجال پژوهان اهل سنّت برای جرح و تعدیل راوی مراتبی را ذکر کرده اند. ذهبی در میزان الاعتدال مراتب جرح راویان را این گونه بیان کرده است: مرتبه اول: «دجّال، کذّاب، وضّاع، یضع الحدیث»؛ مرتبه دوم: «متهم بالکذب، متفق علی ترکه»؛ مرتبه سوم: «متروک، لیس بثقة سکتوا عنه، ذاهب الحدیث، هالک ساقط، فیه نظر»؛ مرتبه چهارم: «واهِ بالمرّة، لیس بشیء، ضعیف جدا، ضعّفوه، منکرالحدیث» و مرتبه پنجم: «یُضعّف، فیه ضعف، قد ضُعّف، فیه لین، لیس بالقوی، جدا، ضعّفوه، منکرالحدیث» و مرتبه پنجم: «یُضعّف، فیه ضعف، قد ضُعّف، فیه لین، لیس بالقوی،



ليس بحجة، فيه مقال، ليس بذاك، لايحتجُّ به، يعرف وينكر، تُكُلِّم فيه، سيِّءُالحفظ» (ذهبي، ٢٠٠٨: 11٤/١).

رجالیان نیز احکامی بر این مراتب جرح مترتب دانسته اند: نمی توان به روایات راویان دارای سه مرتبه اول از مراتب جرح، استناد نمود و حتى نمى شود به عنوان شواهد و متابعات كه جنبه تقويت اسناد را دارد از آن استفاده نمود، و روایات دو مرتبه اخیر گرچه نمی توان به تنهایی مورد استناد قرار گیرد اما می توان در شواهد از آن بهره گرفت، به عبارت دیگر ضعف دو مرتبه اخیر جرح تاحدی قابل جبران است و با تقویت اَسناد آنها بهسبب اَسنادی دیگر می توانند به درجه احادیثی که در اصطلاح به آنان «حسن لغیره» گفته می شود، ارتقاء بیابند و حتی اگر تقویت صورت نگیرد چنین روایاتی در باب فضائل مورد قبول واقع شده است (سخاوی، ۱٤٠٣): ۸۷۲/۱). مراتب تعدیل را نیز ذهبی این چنین رتبهبندي كرده است: مرتبه اول: «ثبَتّ، حجةٌ، ثبتٌ حافظٌ، ثقةٌ متقنّ، ثقةٌ ثقةٌ» مرتبه دوم: «ثقةٌ»؛ مرتبه سوم: «مقبولٌ»؛ مرتبه چهارم: «صدوقٌ، لابأس به، ليس به بأس» و مرتبه پنجم: «محلّه الصدق، جيّدالحديث، صالح الحديث، شيخٌ وسط، شيخٌ حسن الحديث، صدوقٌ انشاءالله، صُوَيلحٌ» (ذهبي، ۲۰۰۸: ۱۱٤/۱). رجالیان احکامی برای مراتب تعدیل برشمرده و گفتهاند: راویانی که چهار مرتبه نخست را دارا باشند بهاتفاق محدثان مورد استناد مي باشند؛ زيرا الفاظ ذكرشده در آن بر هر دو شرط لازم در راوی (عدالت و ضبط)، دلالت دارند و در نتیجه روایاتشان صحیح می باشد لازم به ذکر است که احادیث مرتبه نخست نسبت به مرتبه دوم از درجه صحت بیشتری برخوردار میباشد و همچنین مرتبه دوم نسبت به سوم و سوم نسبت به چهارم . . . اما روایات مرتبه پنجم مورد احتجاج نمی باشد؛ زیرا در آن ضبط راوی وجود ندارد، اما این به معنی ردّ روایت آنان نمی باشد و احادیثشان مورد توجه بوده و نوشته می شود تا اگر چنان چه موافق بود با روایات اهل اتقان، به درجه احادیث «صحیح لغیره و يا حسن لغيره» ارتقاء ييدا مي كند (سخاوي، همان: ٣٦٧/١).

## ب. رویکرد ذهبی در نقد راویان سنی مذهب

با بررسی جرح و تعدیلهای ذهبی در کتاب میزان الاعتدال در می یابیم که او نسبت به تعدیل راویان هم مذهبش، با تساهل و تسامح رفتار نموده و راویان متعددی از اهلسنت را با اینکه فاقد شرائط و ثاقت بوده اند، ثقه دانسته است. او با رفتاری یکسو نگرایانه در ارزیابی راویان اهلسنت یک توثیق ضعیف را بر جرحهای قوی و مفسر مقدم داشته است و برای اینکه این رفتار خود را عالمانه جلوه دهد تبصرهای



وضع نموده است: «اگر دربارهٔ کسی"صالح الحدیث" یا "محله الصدق" گفته شده باشد – هرچند دارای جرحهای قوی باشد – من متعرض او نخواهم شد» (ذهبی، همان). او از این تبصره تنها نجات راویان مدافع اموی را استفاده نموده، در حالی که مفاد این تبصره، ضعیف ترین مرتبه از مراتب تعدیل می باشد. او با بهرهگیری از این تبصره، راویان هم کیش خود را از تیغ جرح رهانیده، اما دربارهٔ راویان شیعی و مخالف عقیدتی خویش هرچند توثیقهای قوی مفسّر داشته و افرادی راستگو باشند و جرحهای ذکر شده دربارهٔ آنان ضعیف باشد هیچگاه از این تبصره استفاده نکرده است. در این مجال به چند نمونه اشاره می کنیم:

## 1. خالد بن عبدالله قسرى دمشقى بجلى (حدود ٦٠- ١٢٥هـ)

مادرش مسیحی بود و برای عبادت او کلیسای کوچکی در منزلش ساخت و پس از مردن طبق آداب مسیحیت او را دفن نمود (ذهبی، ۱۹۹۳: ۲۷/۵). ابن کثیر می گوید: در سلسله نسب خالد، افراد یهودی می باشند و با برنامه به مرکز قدرت نزدیک شد (ابن کثیر، ۱۹۸۸م: ۲۳/۱۰). در ۸۸ هجری به مدت هشت سال از جانب ولید بن عبدالملک والی مکه شد وی در هنگام امارتش جوی ابی برای اهل مکه احداث نمود و با اهانت به آب زمزم خطاب به مکیان گفت من ابی شیرین برایتان آوردم که نمی توان آن را با آب شوری که محل سوسکهای بدبو می باشد (آب زمزم) مقایسه کرد (ذهبی، همان) و سعید بن جبیر را که از کوفه فرار کرده بود دستگیر و به نزد حجاج بن یوسف ثقفی فرستاد که او را شهید نمود (ابن حبان، ۱۹۷۵: ۲۷۰/۶) مردم از رفتارهای نامناسب خالد خشمگین شدند او با گستاخی خطاب به آنان گفت اگر خلیفه اجازه دهد من این سنگها (کعبه) را از جا کنده و دور می افکنم (ذهبی، همان) هنگامی که سلیمان بن عبدالملک به خلافت رسید او را عزل کرد (ابن حجر عسقلانی، ۱۹۸۶: ۱۹۸۸). در سال ۱۰۲ هجری از جانب هشام بن عبدالملک والی عراق شد مدت امارتش حدود ۲۰ سال به طول انجامید و آن اندازه هتاک و بی توجه به دستورهای دینی بود که غلام غیر مسلمان او به یک زن مسلمان تجاوز به عنف نمود در یاسخ شکایت او از غلام، خالد قسري با گستاخي تمام گفت فلان او چگونه بود لذت بردي؟ (ذهبي، همان) و براي اجرا نكردن حد بر غلام، بالای منبر گفت: اگر بر کارگزارم به خاطر جرمی که مرتکب شده حد جاری کنم گویا برخودم حد جاری کردهام و اجرای حد بر من، گویا برخلیفه حد جاری شده و اجرای حد برخلیفه همانند حد بریبامبر النایم می باشد و آنگاه با دست به آسمان اشاره کرده خندید و گفت گویا بر



خداوند حد جاری شده است (ابن عدیم، بی تا، ۲۲،۰/۳؛ ذهبی، ۱۹۹۳، ۲۲۰۰۵). حسّان نبطی ایس واقعه را به هشام بن عبدالملک گزارش کرد خلیفه از رفتارهای زشت و موهن او خشمگین شده، به یوسف بن عمر والی خود در یمن نوشت مرا از شر این نصرانی زاده و کارگزارانش راحت نما (یافعی، بی تا، ۱۲۶/۱) یوسف به کوفه آمده او و تعداد زیادی از کارگزارانش را با وضعی سخت کشت. برخی گفتند علت کشتن او حسادت خلیفه بر ثروت هنگفت او بوده است. ذهبی از تمام رفتارهای غیر قابل توجیه او مطلع بوده، اما در سیر اعلام النبلاء با عظمت و فخامت از او نام برده و مدحش نموده است (ذهبی، ۱۹۹۳: ۴۳/۵) و در میزان الاعتدال پای بند نبودن او به دستورهای شرع را کتمان نموده وجانب دارانه دربارهٔ اش می گوید: او شخصی راستگو اما دشمن کینه ورز امام علی شرخ و ستمگر بود (ذهبی، ۱۱۵/۱) و در سیر اعلام النبلاء برای اینکه وثاقت او در حدیث را تثبیت نماید از ابوالحکم سیار نقل می کند که او بزرگوارتر از این است که دروغ بگوید (ذهبی، ۱۹۹۳: ۲۰/۲۵) و شرط عدالت راوی را نادیده گرفته است.

## ۲. شبث بن ربعی (م حدود ۷۰هـ)

او همراه سجّاح - زنی که مدعی نبوت بود - به عنوان مؤذن (طبری، ۱٤٠٧: ۱۹۹۶) در زمان ابوبکر به جنگ مسلمانان آمد پس از شکست آنان و اسلام آوردن ظاهری تا پایان سال سیوشش هجری اسمی از او نیست. از نخستین نفراتی است که به کمک شورشیان علیه عثمان شتافت (ابن حجر عسقلانی، ۱٤۱۲: ۳/۲۷۳) و با حضرت امیر شیخ بیعت نمود در شورش خوارج یکی از فرماندهان آنان بوده است (ابن حبان، ۱۹۷۵: ۲۹۵۲) و اندکی بعد، از آنان جدا شد (ابن حجر عسقلانی، همان) و به همراه حضرت به جنگ خوارج آمد و فرماندهی سمت چپ را به عهده داشت (علی بن نایف الشحود، بی تا، ۳۲/۱) پس از شهادت حضرت امیر شیخ و صلح امام حسن شیخ به معاویه پیوست و به دستور او، امام علی شیخ را ناسزا می گفت که مورد اعتراض امسلمه همسر نبی اکرم آنید واقع شد، با مرگ معاویه یکی از نویسندگان نامه و دعوت کنندگان امام حسین شیخ به کوفه می باشد با شکست قیام مسلم بن عقیل در لشکر ابن زیاد به فرماندهی عمر بن سعد به کربلا آمد و با قیام مختار در کنار او قرار گرفت و با آمدن مصعب بن زبیر، به جنگ مختار آمد (طبری، همان، ۲۳۳۶) و سرانجام در حدود سال ۷۰ هدرگذشت (ابن حجر عسقلانی، همان) آنچه از این قضایا بر می آید او شخصی متلون که سال ۷۰ هدرگذشت (ابن حجر عسقلانی، همان) آنچه از این قضایا بر می آید او شخصی متلون که پیوسته با ارباب قدرت در پی دستیابی به منافع دنیوی بوده است. این مطلب از روایت نقل شده در



منابع روایی اهلسنت به روشنی بر می آید: شبث بن ربعی با گروهی نزد امّسلمه همسر نبی اکرم الیّت میکنید؟ آمدند شبث را صدا زده و از او پرسید چرا در گردهمانی هایتان به پیامبر اکرم الیّت جسارت میکنید؟ شبث بن ربعی با تعجب پرسید چگونه ممکن است که به پیامبر الیّت جسارت کرده باشیم؟ امّسلمه گفت شما به علی جسارت میکنید شبث گفت: ما تنها در پی به دست آوردن دنیا هستیم (حاکم نیشابوری، ۱۹۹۰، ۱۹۹۳) امّسلمه گفت من از نبی اکرم الیّت شنیدم فرمود: «هرکس علی را سبّ کند مرا سبّ کند مرا سبّ کرده و هرکس مرا سبّ کند خدای سبحان را سبّ کرده است» اینکه امّسلمه از میان آن جمعیت شبث بن ربعی را به نام صدا می زند نشانگر این است که او رئیس گروهی بوده که معروف به جسارت کردن به ساحت حضرت امیر ایسی بودند و یا هم اینکه نقش مهمی داشته است؛ زیرا نمی گوید ما جسارت نمی کنیم (حاکم نیشابوری، همان؛ حمیری، بی تا، ۲۷/۱) و حتی پس از سخنان امّسلمه، او نگفت بعد از این اهانت نخواهم کرد.

اما ذهبی در میزانالاعتدال می گوید: شبث بن ربعی یکی از اشراف و شجاعان عرب و از قبیله تمیم است که علیه امام علی گی خروج کرد (ذهبی، ۱۹۲۹: ۱۹۳۳)؛ اما هیچ دلیلی برای سخنش ارائه نکرده خوارج جدا شده و توبه کرده است (ذهبی، ۱۶۲۹: ۱۳۲۳)؛ اما هیچ دلیلی برای سخنش ارائه نکرده است گویا مرادش خروج او از جمع خوارج قبل از جنگ نهروان باشد ولی این نمی تواند دلیل توبه او باشد؛ زیرا پس از شهادت حضرت امیر گی به معاویه پیوست و به حضرت جسارت می کرد و در جنگ با امام حسین گی سرور جوانان بهشت شرکت داشته است ابن حجر به نقل از عجلی از شبث به بیش الرجل " تعبیر می کند (ابن حجرعسقلانی، ۱۹۸۵: ۲۲۲۶) اما ذهبی در میزانالاعتدال آن را نقل نکرده است. باید گفت ذهبی که ادعای محبت و دفاع از صحابه دارد رنگ عوض کردن های پیاپی او، شرکت در قتل عثمان، جسارتهای او به امام علی گی، حضور او درکربلا و شهادت شیرالشهداء گی را کتمان کرده است (حاکم نیشابوری، همان، ۱۳۰۳) در حقیقت ذهبی با سکوتش تصمیم داشته او را تبرئه و توثیق نماید؛ زیرا نمی توان باور کرد که ذهبی با آن همه دقت، از تلون های پیاپی و ترجیح دنیا بر آخرت او بی خبر باشد و باید گفت ذهبی با بی تفاوتی تمام از جسارت کردن او به امام علی گیگی می گذرد.



## ٣. عمروبن سعيدبن عاص أشدق ١ (م ٦٩ هـ)

عثمان پس از شراب خواری ولید بن عقبه، او را از ولایت کوفه عزل و به جای او سعید بن عاص را بر کوفه گمارد او نیز شراب خورد و حضرت امیر عالی بر او حد جاری نمود بدین خاطر نیز بر دشمنی يسرش عمرو بن سعيد نسبت به اهل بيت الميالاً افزوده است. معاويه عمرو بن سعيد را والي مكه نمود با مرگ معاویه در رجب شصت هجری، یزید بر مسند قدرت نشست درحالی که حاکم مدینه پسرعمویش وليد بن عتبة بن ابي سفيان به خاطر سستي در گرفتن بيعت از سيدالشهداء و ابن زبيـر را عـزل و مدينـه را نيز به عمروبن سعيد واگذارد و او را مأمور كشتن امام حسين السيال در مكه نمود اگر چه در لباس احرام و يرده كعبه در دستانش باشد (ابومخنف، ١٤١٧: ٧٧) از اين روى سيدالشهدا السيهر وز هشتم ذى الحجه ناگهان مكه را به سوى عراق ترك كرد، اشدق با وسائل مختلف حتى با قوه قهريه سعى نمود از خروج حضرت جلوگیری نماید اما موفق نشد (ابومخنف، همان، ۱۵۳) و پس از شهادت حضرت در واقعه کربلا ابن زیاد به دو نفر یکی برای یزید و دیگری عمرو بن سعید نامه نوشت و آنان را بشارت داد. اشدق با اظهارشادمانی دستور داد آورنده نامه شهادت حضرت را با صدای بلند در مدینه اعلام نماید که موجب گریه شدید زنان بنی هاشم شد. (طبری همان، ۱۲۸۳ ابن أبی الحدید، ۲۶۰۶: ٧٢/٤) اشدق با خنده پیروزمندانه گفت این گریه در برابر گریه بر عثمان می باشد. (طبری، همان: ۳٤۲/۳) آنگاه در مسجدالنبی والمنته بر منبر رفت و سرمست از پیروزی ظاهری با حالت استهزاء و لحن انتقام آمیز به مرقد پیامبر رو کرده و گفت: «یوم بیوم بدر» این انتقام شکست ما در جنگ بدر است (ابن ابی الحدید، همان) و خانه های امام علی علی ایس مقیل و همسر سیدالشهداء را تخریب نمود (بیهقی، بی تا، ۲/۱) و طبق پیشگویی نبی اکرم الشته بر منبر بود که خون از بینی او جاری شد (ابن حنبل، بي تا، ٢٢/٢؛ ابن حجر، بي تا، ٤٥٨/٤) و از جنايات او ستم بريسر ابورافع غلام پیامبر رانسته می باشد به جهت اینکه می گفت من غلام پیامبرم و راضی نبود بگوید غلام عمرو بن سعید هستم او را پانصد تازیانه زد تا اینکه گفت غلام شما هستم او را رها کرد (بخاری، بی تا، ۲۳٤/۶؛ طبری، همان ۲۱٦/۲) اویس از هلاکت یزید بدین شرط با مروان بیعت کرد که پس از او به قدرت برسد (مسعودی، بیتا، ۳۸۵/۱) مروان پس از تثبیت پایههای حکومتش اشدق را برکنار و پسرش

۱. فوات الوفيات، ١٦٦١/٣، «و كان يسمى الأشدق»؛ الاوائل عسكرى، ٧٥/١؛ روض الانف، ١٧٧/٤؛ از آن جهت كه دندآنهاى فك پايين او بهسمت بيرون متمايل بوده و دندانهاى بالا بر آن قرار نمى گرفت به او «افقم و لطيم الشيطان» مى گفتند.



عبدالملک را ولی عهد نمود پس از خلافت عبدالملک، اشدق با کودتا در صدد تصرف قدرت برآمد عبدالملک با تلاشهای فراوان او را فریب داده و با دستان خود سرش را برید (ابن اثیر، بی تا، ۸٦/٤؛ ابن کثیر، همان: ۸۹/۸). ذهبی با تمجید، اشدق را یکی از اشراف معرفی می کند و با کتمان جنایات و دشمنیش با اهل بیت او را توثیق کرده و از کارهایش تنها شورش و کودتای او علیه عبدالملک و کشته شدنش به دست او را آورده است و برای اثبات و ثاقتش می نویسد مسلم به روایات او استناد کرده است (ذهبی، ۲۰۰۸: ۳۱۷/۵) ولی ابن حجر می نویسد که مسلم تنها یک روایت بیشتر از او نیاورده (ابن حجر، ۱۹۸۸: ۷۳۵/۱) چهار کتاب از صحاح شش گانه اهل سنت: مسلم، ترمذی، نسائی و ابن مجود از او روایت دارند. ذهبی جانب دارانه جنایات او را منافی با عدالت او ندانسته است گویا عدالت شرط صحت روایت راوی نمی باشد.

## ٤. نوح بن أبي مريم أبوعصمة مروزي (م ١٧٣هـ)

او اهل مرو و پدرش مجوسی بود ولی خودش اسلام آورده و در علوم مختلف مهارت پیدا کرد. علم فقه را از ابوحنیفه و ابن ابی لیلی، علم حدیث را نزد حجاج بن ارطاة، علم تفسیر را نزد کلبی و مقاتل و علم سیره و مغازی را از ابن اسحاق فرا گرفت و از طرف منصور دوانقی به قضاوت شهر مرو منصوب گردید و تا آخر عمرش این مسئولیت بر عهده داشت (ذهبی، همان، ۵۰/۷).

رجالیان او را ضعیف الحدیث (ابوزرعه، ۱۹۵۲: ۱۹۵۸) متروک الحدیث، (مزّی، ۱۹۸۰) رمزی، ۱۹۸۰) ساقط الحدیث، (ابن عدی، الکامل فی ضعفاء الرجال، ۱۶۳۳: ۱۱۶۷) لم یکن بذاک فی الحدیث، (ذهبی، همان، ۱۹۷۷) منکر الحدیث، ذاهب الحدیث جدا، (مِزّی، همان: ۱۹۷۰) و لم یصح حدیثه، (بخاری، ۱۹۷۷: ۲۳۰۲) دانسته اند و برخی گفته اند او ثقه نبوده و مورد اطمینان نمی باشد (مزّی، همان، ۱۹۷۰: ۲۳۰۲). برخی گفته اند: نمی شود به روایات او استناد کرد زیرا او اسناد را جابجا کرده و به افراد موثق مطالبی را که نگفته اند نسبت می داد (نسائی، ۱۹۸۸: ۱۲۷۳؛ مزّی، همان، ۱۲۷۳) و حتی خود او اعتراف نموده که حدیث فضیلت قرائت سوره های قرآن را جعل نموده و دلیل جعل را عدم توجه مردم به قرائت قرآن شمرده است (ابن جوزی، ۱۹۸۳: ۱۲۱۱). با اینکه احدی او را توثیق نکرده، اما ذهبی با کتمان برخی از جرحهای ذکر شده، کلمه ای در جرح او نگفته است و با نقل سخن ابن عدی که با ضعفش روایات او نوشته می شود خواسته او را تاحدّی قابل اعتماد جلوه دهد.

<sup>.</sup> ۱ با صحیح دانستن روایات او در تعلیقه بر المستدرک.





شاید بتوان گفت علت این همه تسامح ذهبی با نوح، روایتی از او است که مفاد آن می گوید: مراد از اهل بیت پیامبر المیت پیامبر المیت پیامبر المیت پیامبر المیت پیامبر المیت پیامبر المیت به فرد است. است که این روایت در هیچیک از کتابهای روایی اهل سنت نیامده است.

## ۳. رویکرد ذهبی در نقد راویان شیعه یا متهم به تشیع

با بررسی دیدگاه های ذهبی در احوال راویان شیعه به خوبی در می یابیم که او برخلاف راویان اهلستنت، نسبت به راویان مخالفش به ویژه شیعه رفتاری سختگیرانه داشت و با اندک بهانه ای می کوشد تا جرح ذکر شده در مورد آنان را تثبیت نماید. او با آنکه شرائط رجالیان، برای و ثاقت یک راوی را می پذیرد ولی در عمل رفتار دوگانه ای از خود بروز داده است و نسبت به روایان شیعه یا متهم به تشیع با وجود چندین توثیق با رتبه بالا، جرح ضعیف را مقدم داشته، در حالی که نسبت به راویان اهلستنت برعکس رفتار کرده است. در این مجال دیدگاه وی را دربارهٔ سه راوی شیعه مورد بررسی قرار می دهیم.

## .۱. اعمش (۵۹ – ۱۶۸هـ)<sup>۱</sup>

سلیمان بن مهران معروف به اعمش بین سالهای ۹ ه (ابن حجر عسقلانی، ۱۹۸۵: ۱۹۸۶) تا ۱۲هجری (خطیب بغدادی، ۱۲/۹) زاده شد و بین سالهای ۱٤۵، ۱۶۷ و ۱۶۸ ق در گذشت. (خطیب بغدادی، همان؛ عجلی، الثقات: ۱۲/۹٪) از اصحاب امام صادق ایم و از محدثان نامدار کوف می باشد (طوسی، رجال: ۲۱۵/۱) صحاح ششگانه اهل سنّت از اعمش روایت دارند برخی رجالیان از شیعه بودنش ناراحتی خویش را اظهار کرده اند. (ابن حجرعسقلانی، همان: ۱۹۶۶) از دربار حاکمان دوری می کرد (ابن حجر، همان) و هنگامی که در حال تقیه نبود مطالب کوبنده ای می گفت (طوسی، ۱۹۸۸، مجلس ۳۰، ح ۷) رجالیان دربارهٔ او گفته اند: لیس فی المحدثین اثبت منه، (خطیب، همان، ۱۱) لا یقاس به احد، (الباجی، ۱۹۸۸: ۱۱۱۷/۳) ثقة ثبت (ابن حبان، ۱۹۷۵: ۱۹۷۶) محدث أهل الکوفة (خطیب بغدادی، همان ص ۱۱) امام المحدثین، (ابوحاتم رازی، ۱۹۵۷: ۱۶۲۶) محدث أهل الکوفة

۱. او اصالتاً ایرانی و اهل منطقه دماوند بوده و در خردسالی به همراه پدرش به حالت اسارت به کوفه آورده شد. مردی از قبیله بنی اسد او را خرید و آزادش کرد (مغانی الاخیار، ج۱، ص ۴۷۸: «من قریة یقال لها دُنَبَاوَنْد. . . »). او به کسب علم پرداخت و از جایگاه ممتازی برخوردار گردید به مذهب اهل بیت گرایید (تاریخ بغداد، ۲/۹) او از افراد بسیاری روایت نقل کرده و افراد زیادی از او روایت نقل کرده اند (تهذیب التهذیب، ۱۹۳۷).



فی زمانه، (خطیب، همان، ۵) ثقة یحتج بحدیثه، (الباجی، همان، ۲۰ (۱۱۱۲) حفظ العلم علی امة محمد (خطیب بغدادی، همان، ۹) علامة الاسلام (ابن جعد، ۲۰۸۲؛ خطیب بغدادی همان، ۸؛ مرّی، همان، ۱۹ (میباجٌ خسروانی، (ابوحاتم رازی، همان) مصحفٌ مصحفٌ، (خطیب بغدادی، مرّی، همان، ۱۱) به خاطر راستگوئیش به او مصحف می گفتند (ذهبی، ۱۹۹۸: ۱۹۶۸) ما أدركت أحدا اعقل منه، كان جلیلا جدا، (خطیب بغدادی، همان، ۹) اهل عبادت، مراقبه و مقید به صف اول نماز جماعت بود (ابن جعد همان؛ خطیب، همان، ۸؛ مرّی، همان، ۲۱/۸۸). ابن معین درباره او گفته است: اعمش قابل مقایسه با امثال زهری نیست؛ زیرا او فقیر بود و شکیبایی پیشه خود ساخته بود و حاضر نبود برای دنیا نزد حاکمان برود، او شخصی با ورع و عالم به تعالیم قرآنی بود (ابن حجرعسقلانی، ۱۹۸۶؛ ۱۹۵۶) عیسی بن یونس دربارهٔ او گفته است: ما کسی را چون اعمش ندیدیم که فقیر باشد و ثروتمندان نزد او احساس کوچکی نمایند. (خطیب، همان) ذهبی دربارهٔ اعمش رفتاری دوگانه داشته شمی در فضیلت اهل بیت دارد که معتقدات او را به چالش می کشد و بزرگان حدیث آنها را صحیح مهمی در فضیلت اهل بیت دارد که معتقدات او را به چالش می کشد و بزرگان حدیث آنها را صحیح مهمی در فضیلت اهل بیت دارد که معتقدات او را به چالش می کشد و بزرگان حدیث آنها را صحیح مهمی در فضیلت اهل بیت دارد که معتقدات او را به چالش می کشد و بزرگان حدیث آنها را صحیح مهمی در فضیلت اهل بیت دارد که معتقدات او را به چالش می کشد و بزرگان حدیث آنها را صحیح اعمش را به خاطر روایت از وی، تضعیف نموده به عنوان نمونه مسیب بن شریک را به جهت روایت از عمش غیر ثقه دانسته است (ذهبی، ۲۱۶۲، ۳۰/۹).

شگفت اینکه رجالیان حدود ۲۰ تعدیل قوی دربارهٔ او گفته اند و ذهبی هیچکدام را نقل نکرده است. از طرفی او را مدلس خوانده و از طرفی به ناچار حکم به وثاقت او نموده است (ذهبی، همان، ۱۳۱۳) لیکن به خلاف توثیقاتی که آنها را نقل نکرده، برخی رجالیان سه جرح ضعیف دربارهٔ اعمش گفته اند که ذهبی آنها را در میزان الاعتدال ذکر کرده است: احمد بن حنبل: دراحادیث او اضطراب زیادی وجود دارد. ابن مبااعمش حدیث کوفه را خراب کرده است. ابن مدینی: او دارای اشتباه فراوانی در احادیث عده ای از ضعفاء بود (ذهبی، همان، ۳۱۳۳). اما هیچکدام دلیل و نمونه ای برای سخنشان نیاورده اند.

## ٢. داود بن أبيعوف ابوالجحاف (قرن ٢هجري)

استادهای او عبارت اند از: عبدالرحمن بن صبیح غلام ام سلمه، جمیع بن عمیر، ابو حازم سلمان

۱. ابوبکر خلال در کتاب السنة، ۵۱۰/۳، همین روایت را از اعمش به طریق دیگر نقل کرده و با صراحت حکم به صحت آن نموده است.



اشجعی و... شاگردان او عبارتند از: سفیان ثوری، سفیان بن عیینه، شریک، علی بن عابس، اسرائیل و... (ذهبی، ۱٤۲۹: ۳٬۳۳؛ ابن حجر، ۱۹۸۶: ۱۷۰/۳) او سعی تمام در نشر فضائل اهل بیت داشت. شیخ طوسی او را از اصحاب امام صادق ایسی شمرده (طوسی، ۲۰۱/۱؛ خویی، ۹۱/۷) به نظر می رسد او بسیار تقیه می کرده و شاگردانش از شیعه بودن او اطلاع دقیقی نداشتند. سه تن از مؤلفان صحاح شش گانه: ترمذی، نسائی و ابن ماجه از او روایت دارند. ابن حبان، (ابن حبان، ۱۳۹۵: ۲۸۰۲) احمد بن حنبل (احمد، ۲۸۷۱) و یحیی بن معین او را توثیق کرده اند، نسائی گفته اشکالی در او نمی باشد و ابوحاتم او را صالح الحدیث دانسته است. (ذهبی، ۲۲۱: ۳/۳۳) سفیان شوری او را از مرجنه (ابن حجر، تهذیب التهذیب، ۱۹۸۶: ۲۳۳/۳) و به صراحت او را توثیق و تکریم می نمود (ابن حجر عسقلانی، همان: ۱۲۷/۳؛ ترمذی، بی تا، ۱۸۲۱) و به صراحت او را توثیق و تکریم می نمود (ابن حجر عسقلانی، همان: ۱۷۰/۳؛ در مقابل سه نفر از رجالیان او را جرح کرده اند: عقیلی او را بخاطر شیعه بودن ضعیف دانسته است (عقیلی، ۱۹۸۵: ۳/۲۷) و ابن عدی با اذعان به اینکه هیچیک از رجالیان جرح سنگینی درباره او ندارند می گوید: من او را قوی نمی دانم و نمی شود به احادیث او احتجاج کرد او از غالیان شیعه می باشد. و دلیلی که آورده ایس را قوی نمی دام احادیث او در فضیلت اهل بیت است (ابن عدی، ۱۸۲۸).

با دقت در سخن این جارحان به روشنی بر می آید هرسه بخاطر شیعه بودنش او را جرح کرده اند. وذهبی نیز در تاریخ اسلام او را از سران و محدثان شیعه خوانده است. (ذهبی، تاریخ اسلام، ۱۹۸۷م: ۳/۲۳) و در کتاب ضعفا بعد از نقل توثیق گروهی از رجالیان او را با درجه ضعیفی توثیق کرده است (ذهبی، بی تا، ۲۲۰۱) و در کتاب دیگر که دربارهٔ رجال موثق که برخی دربارهٔ آنان عیب جویی کرده اند او را ثقه دانسته است (ذهبی، ۱۹۸۸: ۷۸/۱) ولی در میزان الاعتدال اگر چه فقط جرح ابن عدی را نقل کرده، لکن به نقل اقوال بسنده کرده و هیچ اظهار نظری نمی کند در حالی که تعدیل ها مقدم هستند زیرا تعدیل ها بیشتر واز جهت کیفیت قوی ترو مفسر و جرحها ضعیف ترمی باشند.

## ٣. عبيدالله بن خليفة همداني (قرن اول)

ابوالغريف عبيدالله [عبدالله] بن خليفه از تابعان و خواص اصحاب اميرالمؤمنين عَلَيْكُ از شرطة

١. معجم رجال الحديث، ١٨١/١٠.



الخمیس و سپس از یاران امام حسن یکی بوده است و در شرایطی که بیشتر افراد به دلائل مختلف آمادگی جنگ با معاویه را نداشتند، او با روحیه ای بسیار بالا در مقدمه لشگر مشتاق جهاد با شامیان وطالب شهادت بود و هنگامی که خبر صلح امام با معاویه را شنید بر او بسیار گران آمد البته شخصی تندرو و جسارت کننده نبود (خطیب بغدادی، همان: ۲۰/۰۳) نسایی، ابن ماجه در سنن هایشان، احمد در مسند، ابن حبان در صحیح، ابن ابی شیبه در مصنف، بیهقی در معرفة السنن، طبرانی در المعجم الکبیر، طحاوی در معانی الآثار و قرطبی در التمهید از او روایت دارند لازم به ذکر است تنها جرح دربارهٔ او سخن أبوحاتم است: دربارهٔ او سخن هایی گفته شده (ابوحاتم رازی، الجرح و التعدیل، جرح دربارهٔ او سخن أبوحاتم است: دربارهٔ او سخن هایی گفته شده (ابوحاتم رازی، الجرح و التعدیل، و ابن حبان که جرحی بسیار ضعیف می باشد اما عجلی (عجلی، معرفة الثقات، ۱۹۸۵: ۱۹۸۸) ذهبی در میزان الاعتدال بخاطر شیعه بودنش با یک سو نگری جرح ضعیف را نقل کرده ولی توثیق ها را کتمان در میزان الاعتدال بخاطر شیعه بودنش با یک سو نگری جرح ضعیف را نقل کرده ولی توثیق ها را کتمان نموده و نقل روایت توسط محدثان بزرگ از او را نادیده گرفته است و دربارهٔ او ترضیه نکرده است.

## ٤. كميل بن زياد النخعي (ت ٨٢ هـ)

او از خواص یاران و از ده نفر مورد و ثوق امیرالمؤمنین کی بود که حضرت پیش از شهادت، آنان را به حضور طلبید (خویی، ۱٤۱۰: ۲۲۱/۳). نسانی در سنن، احمد بن حنبل در مسند، حاکم نیشابوری در المستدرک، طبرانی در اوسط، اسحاق بن راهویه در مسند، ابن ابی شیبه در مصنف، بیهقی در شعب الایمان، طبری در تهذیب الآثار و. . . از او روایت دارند. حجاج پس از ولایت بر کوفه کمیل را احضار کرد او فرار نمود حجاج حقوق قبیله اش را قطع کرد کمیل با خود گفت من پیر شدم و سزاوار نیست بخاطر من قبیله ام محروم شوند خودش نزد حجاج آمد گفت من چیزی ازعمرم نمانده هرکاری که میخواهی بکن باید درقیامت جواب بدهی و دیگر اینکه امیرالمؤمنین به من خبر داده تو قاتل من هستی حجاج گفت دوست داشتم بر تو دست یابم تو از قاتلان عثمانی و آنگاه دستور داد گردن او را بنند (همان، ۱۲۸/۱۶).

چند نفر از رجالیان اهلسنت مانند ابنسعد، ابنمعین، (ذهبی، ۲۰۰۸: ۲۰/۵) و عجلی (عجلی، ۱۹۸۵: ۲۲۸/۲) به صراحت او را توثیق کردهاند تنها فردی که کمیل را جرح کرده ابنحبان است که او را شخصی مفرط در محبت امام علی و منکر الحدیث که میبایست از روایات او پرهیزکرد دانسته است (ذهبی، ۲۰۸۸: ۲۰/۵) اما از سوی دیگر در کتاب الثقات خود او را توثیق کرده است

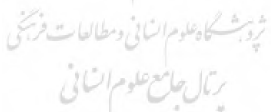


(ابن حبان، ۲٤١/٥).

ذهبی سخن ابن حبان در تضعیف او را مفصل نقل کرده اما توثیق او (همان) وتوثیق عجلی را (عجلی، ۱۹۸۵: ۲۲۸/۲) دربارهٔ کمیل، کتمان کرده و به نقل توثیق ابن سعد و ابن معین بسنده کرده است و با آنکه در موارد مشابه - که توثیق ها افزون تر و بر جرح ذکر شده مقدماند - به دفاع از وثاقت راویان هم مذهبش پرداخته و در مورد کمیل و امثال او از دیگر راویان شیعه به نقل اقوال بسنده کرده و از وثاقت آنان دفاع نمی کند.

#### نتيجهگيري

ذهبی در مقدمه کتاب میزان الاعتدال خویش شرائط و ضوابطی را برای اعتبار سنجی راویان ذکر کرده است. او ضمن تقسیم بندی مراتب جرح و تعدیل، احکامی را نیز بر آنها مترتب کرده است. با بررسی شمار قابل توجهی از راویان که ذهبی به نقد و بررسی آنان اهتمام ورزیده است، مشخص شد که او در جرح و تعدیل راویان عنصر مذهب و دیدگاههای اعتقادی خود را بسیار دخالت داده است. او راویان سنی مذهبی که گاهی چندین جرح قوی در موردشان ذکر شده است را تا حدّ امکان تبرئه و مقبول جلوه داده است، لیکن در مورد راویانی که شیعه یا متهم به تشیع بوده اند و توثیقات متعدد رجالیان اهل سنت و جرحی غیر مقبول در مورد آنان ذکر شده است، به نقل اقوال بسنده کرده و حتی گاهی جرح ذکر شده در مورد آنان را پر رنگ و از نقل برخی از توثیقات متعدد ذکر شده برای ایشان احتناب کرده است.





#### فهرست منابع

- ۱. ترجمه قرآن، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن
  کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۴ش.
- ۲. ابن حبان، أبوحاتم محمد بن حبان بن أحمد تميمى، الثقات، تحقيق: سيد شرف الدين أحمد،
  دار الفكر، ١٣٩٥ق.
  - ٣. ابن حجر العسقلاني، المطالب العالية للحافظ سايت جامع الحديث، بي تا.
  - ٤. ابن حجر عسقلاني أبوالفضل أحمد بن على، تهذيب التهذيب، بيروت: دارالفكر، ٤٠٤ق.
- ٥. ابن حجر عسقلاني، أبوالفضل أحمد بن على، تقريب التهذيب، تحقيق: محمد عوامة، دارالرشيد، سوريا، الطبعة الأولى، ٢٠٦ق.
- 7. ابن حجر عسقلاني، شهاب الدين أبوالفضل أحمد بن على، الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق: على محمد البجاوي، بيروت: دار الجيل، ١٤١٢ق.
- ٧. ابنعدى، عبدالله بن عدى جرجانى، الكامل فى ضعفاء الرجال، تحقيق: محمد انس مصطفى
  الخن، دمشق: دارالرسالة العالمية، ١٤٣٣ق.
  - ٨. ابنعديم، بغية الطلب في تاريخ حلب، سايت الوراق، بيتا.
- ٩. ابن عساكر، أبو القاسم على بن حسن بن هبة الله شافعى، تاريخ دمشق، تحقيق: على شيرى،
  لبنان، بيروت: دار الفكر، ١٤١٩ق.
  - ١٠. أبو القاسم السهيلي، الروض الأنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، بي جا، بي نا، بي تا.
- ۱۱. أبوالحسن على بن جعد بن عبيد جوهرى بغدادى، مسند ابن جعد، تحقيق: عامر أحمد حيدر، بيروت: مؤسسة نادر، چاپ اول، ۱٤۱۰ ـ ۱۹۹۰.
- 17. أبوالفرج عبدالرحمن بن على، الموضوعات، ابن الجوزى، تحقيق: عبدالرحمن محمد عثمان، دارالكتب العلمية، ١٣٨٦ق.
- ۱۳. أبوبكر خلال أحمد بن محمد بن هارون بن يزيد، السنة، تحقيق: عطية الزهراني، رياض: دارالرآية، ١٤١٠ق.
- 18. أبوجعفر محمد بن عمر بن موسى، الضعفاء الكبير، عقيلى، تحقيق: عبدالمعطى أمين قلعجى، بيروت: دارالمكتبة العلمية، ٤٠٤ق.



- ۱۰. أبوحاتم رازى عبدالرحمن بن محمد تميمي، الجرح والتعديل، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٣٧١ق.
- 17. أبوعبدالله محمد بن إبراهيم، تاريخ صغير، بخارى، تحقيق محمود إبراهيم زايد، قاهرة: دارالوعي، مكتبة دار التراث، ١٣٩٧ق.
  - ١٧. أبوعمرو عثمان بن عبدالرحمن الشهرزوري، مقدمة ابن الصلاح، مكتبة فارابي، ١٩٨٤م.
- ۱۸. أحمد بن حنبل، أبوعبدالله الشيباني، العلل و معرفة الرجال، تحقيق: وصي الله بن محمد عباس، بيروت: المكتب الإسلامي، ۱٤٠٨ق.
- 19. أحمد بن على بن شعيب، الضعفاء و المتروكين، نسائى، تحقيق: محمود ابراهيم زايد، بيروت: دارالمعرفة، ٢٠١ق.
- ٢. بخارى أبوعبدالله محمد بن إبراهيم بن إسماعيل، تاريخ الكبير، تحقيق سيد هاشم الندوى، دارالفكر، بي تا.
- ۲۱. بيهقى، أبو بكر أحمد بن الحسين، دلائل النبوة، تحقيق: عبدالمعطى قلعجى، بيروت: دارالكتب العلمية، و قاهرة: دارالريان للتراث، ١٤٠٨ق.
  - . http://www.alwarraq.com سايت http://www.alwarraq.com . ٢٢. بيهقى، لباب الأنساب و الألقاب والأعقاب، سايت
- ۲۳. ترمذی، أبوعيسى محمد بن عيسى سلمى، سنن ترمذى، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون، بيروت: دار إحياء التراث العربى، بي تا.
- ۲٤. حاكم نيشابورى أبوعبدالله محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٤١١ق.
  - ٢٥. خطيب بغدادي أبو بكرأحمدبن على، تاريخ بغداد، بيروت: دارالكتب العلمية، بي تا.
    - ٢٦. خوئي، سيدابوالقاسم، معجم رجال الحديث، قم: مركز نشر آثار شيعه، ١٤١٠ق.
- ۲۷. ذهبي شمس الدين محمد، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: شيخ على محمد معوض و همكاران، بيروت: دارالكتب العلمية، ۲۰۰۸م- ۲۹۲ق.
- ۲۸. ذهبى، شمس الدين محمد بن أحمد، تاريخ الإسلام و وفيات المشاهير و الأعلام، تحقيق: د. عمر عبد السلام تدمري، بيروت: دار الكتاب العربي، ۱۹۸۷م.
- ٢٩. ذهبى، شمس الدين محمد بن أحمد، سير اعلام النبلاء، تحقيق: شعيب أرنؤوط، بيروت: مؤسسة الرسالة، چاپ سوم، ١٤١٣ق.
- ٣. ذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد، المغنى في الضعفاء، تحقيق: نورالدين عتر، بيجا،



بىنا، بىتا.

- ۳۱. ذهبی، محمد بن أحمد بن عثمان، تذكرة الحفاظ، تحقیق: زكریا عمیرات، بیروت: دارالكتب العلمیة، ۱٤۱۹هـ ۱۹۹۸م.
- ۳۲. سخاوی، شمس الدین محمد بن عبدالرحمن، فتح المغیث، لبنان: دارالکتب العلمیة، ۱۶۰۰ ق.
  - ٣٣. سيد رضى، نهج البلاغه، تحقيق: محمد دشتى، قم: انتشارات اسلامى، ٧٠ ١٤ق.
- ٣٤. طبرى، أبوجعفر محمد بن جرير، تاريخ الأمم والرسل والملوك، بيروت: دارالكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ق.
  - ٣٥. طوسى، محمد بن الحسن، رجال طوسى، نجف اشرف: انتشارات حيدرية، ١٣٨١ق.
    - ٣٦. طوسى، محمد بن الحسن، أمالي، تحقيق: مؤسسه بعثت، قم: دار الثقافة، ١٤١٤ق.
- ٣٧. عبدالحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، تحقيق: محمد ابوالفضل ابراهيم، قم: انتشارات كتابخانه آية الله مرعشي نجفي، ٤٠٤ق.
- ٣٨. العجلى، أبوالحسن أحمد بن عبدالله بن صالح، معرفة الثقات، تحقيق: عبدالعليم عبدالعظيم البستوى، مدينة منورة: مكتبة الدار، ٥٠٤ق.
  - ٣٩. على بن نايف الشحود، مشاهير الصحابة، بي جا، بي تا بي نا.
- ٤. محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، ذكر أسماء من تكلم فيه وهو موثق، تحقيق: محمد شكور بن محمود، الزرقاء: مكتبة المنار، ٦٠ ١٤ق.
- ٤١. مزى، أبوالحجاج يوسف بن الزكى، تهذيب الكمال، تحقيق: بشار عواد معروف، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤٠٠ق.
  - ۱۹۲ مسعودی، مروج الذهب، سایت الوراق: http://www.alwarraq.com.
- ٤٣. وقعة الطفّ، ابومخنف، لوط بن يحيى، تحقيق: يوسفى غروى، محمد هادى، قم: جامعه مدرسين، چاپ سوم، ١٤١٧ق.
- ٤٤. يافعي عبدالله بن اسعد، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة حوادث الزمان، سايت الوراق .http://www.alwarrag.com